
don Luigi Maria Epicoco 

Mc 1,40-45 

Giovedì della Prima Settimana 

Tempo Ordinario 

15 gennaio 2026 

 
 

 

In quel tempo, venne a Gesù un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: «Se 

vuoi, puoi guarirmi!». 

Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: «Lo voglio, guarisci!». 

Subito la lebbra scomparve ed egli guarì. 

E, ammonendolo severamente, lo rimandò e gli disse: 

«Guarda di non dir niente a nessuno, ma và, presentati al sacerdote, e offri per la tua 

purificazione quello che Mosè ha ordinato, a testimonianza per loro». 

Ma quegli, allontanatosi, cominciò a proclamare e a divulgare il fatto, al punto che 

Gesù non poteva più entrare pubblicamente in una città, ma se ne stava fuori, in luoghi 

deserti, e venivano a lui da ogni parte.  

 

Mc 1,40-45 

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 14/01/26 

 

Gesù illumina la nostra solitudine 

 

«Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva:  

“Se vuoi, puoi guarirmi!”. Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: 

“Lo voglio, guarisci!”».  

Gesù, che aveva preso il fermo proposito di non farsi trattenere più da malati in cerca 

di guarigione, si trova davanti alla disperazione di questo lebbroso che lo supplica con 

tutte le sue forze. 

Dietro il dolore di quest’uomo c’è la disperazione che molto spesso si affaccia anche 

nel cuore di un credente: possibile che a Dio non importi nulla della mia sofferenza? 

Ecco perché lo prega in questo modo: non pretendendo una guarigione, ma chiedendo 

se Lui lo vuole, se a Lui interessa il suo dolore, la sua sofferenza.  

E Gesù risponde con convinzione:  

«A me interessa il tuo dolore! A me interessa la tua sofferenza! Lo voglio, guarisci!».  

A tutto questo Gesù aggiunge anche un’altra cosa: il gesto di toccare il lebbroso. 

Oltre a essere un gesto vietato perché automaticamente lo avrebbe reso impuro a sua 

volta, toccare un lebbroso significa esporsi alla sua malattia, al contagio.  

Gesù è l’unico che può entrare dentro il nostro buio, il nostro dolore, il nostro male 

senza lasciarsi sporcare da esso.  

È un po’ come se tutti fossimo caduti in una pozzanghera di fango, e Gesù fosse 

l’unico che non ha ritegno a calarsi in quella buca per tirarci fuori, sapendo che il suo 

amore è più potente di ogni fango, di ogni buio, di ogni contagio.  

Con questo gesto Gesù attraversa la solitudine di quest’uomo e la riempie della sua 

presenza. 

Dovremmo pensare questo tutte le volte che ci accostiamo all’Eucaristia: nessuno di 

noi è degno di far entrare così intimamente Gesù dentro se stesso, eppure Lui è l’unico 

che può toccare la nostra umanità ferita senza rimanerne intrappolato.  

Tutte le volte che facciamo la Comunione, si rinnova il racconto del Vangelo di oggi: 

Gesù tocca un disperato e lo salva. 

 

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 15/01/25 

 

 

I miracoli di Gesù suscitano una gioia incontenibile 

 

C’è una pubblicità che Gesù rifugge continuamente.  

È la fama che gli viene dai suoi miracoli.  

Per Lui i miracoli non servono a farsi un nome, a creare audience e a far crescere la 

Sua popolarità.  

Egli compie miracoli solo perché gli stanno a cuore le persone che ha di fronte.  

Non vuole sfruttare la loro sofferenza per se stesso, per la Sua missione, per una sorta 

di marketing evangelico. 

È questo il motivo per cui nel vangelo di Marco soprattutto, Gesù tenta (invano) di 

convincere le persone a non fare troppo clamore rispetto al loro incontro con Lui. 

Accade così anche per il lebbroso del Vangelo di oggi:  

“Gesù lo congedò subito, dopo averlo ammonito severamente, e gli disse: «Guarda di 

non dire nulla a nessuno, ma va', mostrati al sacerdote, offri per la tua purificazione 

quel che Mosè ha prescritto; questo serva loro di testimonianza»”.  

Si dovrebbe obbedire a qualcuno che ti ha salvato la vita, ma è talmente incontenibile 

la gioia che ti porti dentro che è praticamente impossibile rimanere in silenzio:  

“Ma quello, appena partito, si mise a proclamare e a divulgare il fatto, tanto che Gesù 

non poteva più entrare apertamente in città; ma se ne stava fuori in luoghi deserti, e 

da ogni parte la gente accorreva a lui”. 

La conseguenza è drastica: Gesù non riesce più ad entrare nell’intimità della casa delle 

persone, ma è costretto a stare fuori dalle città per permettere alle folle di non farsi 

male nel tentativo di avvicinarsi a Lui.  

Credo che un’esperienza simile l’abbiano vissuta anche tanti santi.  

Contro la loro volontà divengono così famosi che non riescono più ad avere diritto alle 

cose semplici, raccolte, intime.  

Penso a san Pio da Pietrelcina, ma anche a santa Bernadette di Lourdes, o al curato 

d’Ars.  

Quando si incontra Cristo nell’umanità di qualcuno è impossibile che questo non crei 

problemi di ordine pubblico così come il Vangelo di oggi ci testimonia. 

Se le nostre Chiese sono vuote lo sono per due motivi: o perché Gesù ci sta preservando 

da uno stress simile, oppure perché la nostra santità ha qualche problema a rendersi 

visibile. 

 

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 10/01/24 

 

 

“Se vuoi, puoi guarirmi!”:  

una supplica delicata e umile 

 

Avere la lebbra significa avere una malattia che ti costringe a stare lontano dal resto 

del mondo.  

È una malattia che non solo ferisce il corpo ma colpisce la parte più significativa 

dell’essere umano, e cioè la sua capacità relazionale. 

Quando siamo soli ogni cosa si ingigantisce, diventa insopportabile e disumana.  

È tutta la disperazione di quest’uomo che nel Vangelo di oggi si mette in ginocchio e 

supplica Gesù con una preghiera brevissima e struggente: 

“Se vuoi, puoi guarirmi!”.  

Colpisce la delicatezza e l’umiltà di questa supplica.  

Non c’è pretesa né rabbia in quest’uomo.  

Non cerca da Gesù spiegazioni per il suo dolore, chiede solo se può essere preso a 

cuore. 

“Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: «Lo voglio, guarisci!»”.  

Tutta la vita spirituale è in questa intimità di relazione raccontata nel Vangelo di oggi. 

Pregare è arrivare fino al punto di poter raccogliere tutta la nostra miseria, il nostro 

dolore, i nostri sogni, la nostra umanità, i nostri tentativi, i nostri piccoli meriti, le nostre 

grandi cadute e consegnarle a Gesù chiedendo di prenderle con sé.  

Sappiamo già la Sua risposta:  

“Lo voglio, sii guarito”. 

La guarigione è quel momento in cui ciò che fino a ieri ci imprigionava non è più causa 

di solitudine per noi. 

È poter sperimentare di nuovo libertà su situazioni, cose, aspetti della nostra vita che 

ci avevano tolto tutto.  

Questa esperienza è talmente decisiva che nemmeno se Gesù in persona ci domandasse 

di non dirlo a nessuno, riusciremmo a mantenere il segreto:  

“Guarda di non dir niente a nessuno (…) Ma quegli, allontanatosi, cominciò a 

proclamare e a divulgare il fatto”. 

 

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 11/01/23 

 

La misericordia di Dio è per tutti: sei disposto ad accoglierla? 

 

Il nostro problema non è convincere Dio ad amarci,  

ma convincere noi stessi ad aprirci al Suo amore. 

 

Mi commuove sempre il breve ma intenso dialogo che Gesù intrattiene con il lebbroso 

in questo passo del Vangelo di Marco di oggi: 

Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: «Se vuoi, puoi 

guarirmi!». Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: «Lo voglio, 

guarisci!». Subito la lebbra scomparve ed egli guarì.  

“Se vuoi, puoi” è una giaculatoria bellissima da usare con Gesù. 

La preghiera di questo lebbroso non è pretesa.  

È la preghiera di chi si affida alla volontà di Dio, ma allo stesso tempo manifesta che 

questa volontà può tutto. 

Gesù si commuove davanti alla fede di quest’uomo che soffre e fa molto di più che 

guarirlo: lo tocca. 

È un gesto proibito e soprattutto pericoloso visto l’alto rischio di contagio. 

Ma Gesù sa che ci sono dei momenti nella vita in cui non bastano sono le parole, si ha 

bisogno di fare esperienza.  

Un abbraccio delle volte vale più di un semplice ti voglio bene.  

È bello pensare che la fede non è la spiegazione del dolore, ma l’esperienza della 

presenza reale di Gesù proprio in quel dolore. 

Quest’uomo si vede guarito ma soprattutto si sente amato da qualcuno che non 

inizia ad amarlo dopo la guarigione, ma proprio mentre è lebbroso. 

Ed è proprio questo amore la causa della sua guarigione.  

Se nelle cose del mondo bisogna meritarsi le cose, Gesù nel Vangelo ci dice che il Suo 

amore non è questione di meriti ma questione di accoglienza. 

La misericordia di Dio è per tutti, senza nessuna condizione, tranne una: devi essere 

disposto ad accoglierla. 

Infatti il nostro problema non è convincere Dio ad amarci, ma convincere noi stessi ad 

aprirci a questo amore. 

 

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/
https://it.aleteia.org/tag/dalvangelodioggi/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 12/01/22 

 

Scoprire che Gesù ha compassione di me,  

ecco il miracolo che attendo 

 

Perché Gesù non ha estirpato tutte le malattie  

e cacciato in una volta tutti i demoni?  

Gesù non guarisce le malattie ma i malati.  

Ciò che fa è sempre per la nostra santificazione. 

 

Gesù non guarisce le malattie ma i malati. 

Questa distinzione che può sembrare banale, in realtà non lo è per nulla. Infatti se noi 

pensiamo che la preoccupazione di Dio è estirpare una malattia o un male dovremmo 

domandarci perché non ha tolto tutte le malattie e tutti i mali. 

La sua più grande preoccupazione però non è per il male ma per coloro che ne sono 

vittime. 

Infatti ci si può far santi con una situazione difficile oppure si può soccombere nel più 

profondo del cuore. 

La guarigione allora non consiste semplicemente nel risolvere un male, ma nel 

domandarci quanto esso è di ostacolo alla nostra santità. 

Per questo commuove il dialogo presente nel Vangelo di oggi: 

“Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: «Se vuoi, puoi 

guarirmi!». Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: «Lo voglio, 

guarisci!»”. 

La compassione di Gesù non è per la malattia ma per quell’uomo malato.  

Ecco perché potremmo mutuare quelle stesse parole riportate nel Vangelo con parole 

simili:  

“Signore se vuoi puoi darmi la forza” e Gesù mosso a compassione disse “Lo voglio, 

abbi la forza”. 

E potremmo proseguire così all’infinito. 

Questo è il miracolo: sapere che Gesù ha compassione di me. 

E anche se un giorno mi ammalerò e morirò a causa di qualcosa, ciò non farà venir 

meno la sua compassione.  

Anche in quel momento potrò pregarlo e lui mi aiuterà persino in quell’estremo 

passaggio.  

Mi tornano alla mente le parole dette al buon ladrone che potremmo tradurre oggi così: 

“Lo voglio, sii con me in paradiso”.  
  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 14/01/21 

 

Hai presente quella gioia così grande che non puoi stare zitto? 

 

La vera evangelizzazione è quella spinta irresistibile  

quando sentiamo che è impossibile tenere per noi  

la gioia che il Signore ci ha procurato nella vita. 

 

“Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: «Se vuoi, puoi 

guarirmi!»”.  

Le preghiere migliori sono quelle che nascono dal cuore e vanno al dunque. 

È forse questo il motivo per cui nella storia degli ultimi secoli i cristiani hanno sempre 

scoperto e valorizzato le giaculatorie. Esse altro non sono che preghiere brevi, ripetute, 

semplici, chiare, essenziali, esattamente come la giaculatoria del lebbroso del vangelo 

di oggi. 

Sarebbe bello se ognuno di noi scoprisse la propria giaculatoria, cioè scoprisse 

quella preghiera che ha il potere, nella sua brevità, di dire ciò che veramente ci sta a 

cuore. 

“Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: «Lo voglio, guarisci!». 

Subito la lebbra scomparve ed egli guarì”. 

Sembra che Gesù non possa resistere davanti a tanta sincerità e fiducia.  

Ma la cosa davvero strana è che la reazione del lebbroso è di totale disobbedienza nei 

confronti di Gesù che lo ha guarito:  

“E, ammonendolo severamente, lo rimandò e gli disse: «Guarda di non dir niente a 

nessuno, ma va’, presentati al sacerdote, e offri per la tua purificazione quello che 

Mosè ha ordinato, a testimonianza per loro». Ma quegli, allontanatosi, cominciò a 

proclamare e a divulgare il fatto, al punto che Gesù non poteva più entrare 

pubblicamente in una città, ma se ne stava fuori, in luoghi deserti, e venivano a lui da 

ogni parte”. 

È bello poter pensare che la vera evangelizzazione è l’impossibilità a poter tenere 

per sé la gioia che il Signore ci ha procurato nella vita.  

E anche se fosse Gesù stesso a chiederci di non dirlo, sarebbe per noi impossibile 

obbedirgli.  

Tutto ciò capovolge l’idea di annuncio stesso: esso non nasce infatti dalla 

pianificazione di una campagna pubblicitaria, ma da un irresistibile bisogno di 

raccontare a tutti quello che il Signore ha fatto dentro la nostra vita.  

E questo tipo di annuncio è così efficace che il seguito stesso di Gesù cresce a tal punto 

che per lui non c’è più possibilità di stare in un luogo chiuso. 
  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 16/01/20 

 

Non preghiamo con “devi” di rabbia e risentimento,  

ma con più “se vuoi” fiduciosi 

 

Gesù ascolta sempre le preghiere dell'uomo, non è indifferente alle nostre sofferenze. 

Siamo noi che troppo spesso pensiamo di avere già la risposta  

e non siamo pronti ad accogliere la Sua.  

Troppo spesso preghiamo dicendo a Dio cosa "deve" fare,  

lasciando poco spazio alla sua volontà. 

 

Allora venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio. 

La preghiera non è il luogo dell’umiliazione, e molto spesso fraintendiamo il gesto di 

inginocchiarci come un gesto servile, negativo, umiliante.  

La preghiera è il luogo dove ciò che ci ha umiliato diventa invocazione, grido, 

richiesta.  

Quasi mai quando la vita ci umilia reagiamo con la preghiera.  

All’’umiliazione della vita reagiamo con la collera, con la rabbia per l’ingiustizia 

subita, con un senso di ribellione contro tutti compreso contro Dio che riteniamo 

colpevole di non averci difeso.  

Leggendo questo passo del Vangelo potremmo dire che il lebbroso fa la cosa più 

semplice che poteva fare, ma in realtà questo lebbroso agisce contro ciò che noi 

normalmente facciamo.  

La lebbra è segno di un dolore che ci imprigiona, che ci consuma, che ci allontana dagli 

altri, che ci fa vivere come maledizione.  

E quando questo ci capita passiamo la maggior parte del tempo a trovare i colpevoli, 

a prendercela con qualcuno, a consumarci nel risentimento.  

Quest’uomo invece prega.  

E la sua preghiera non è preghiera di pretesa ma preghiera semplice, umile, e proprio 

per questo efficace: 

«Se vuoi, puoi guarirmi!». Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: 

«Lo voglio, guarisci!». 

Le nostre preghiere invece sembrano consumarsi tutte con il “devi”. 

Vorremmo comandare a Dio e fargli fare quello che secondo noi è giusto.  

Quest’uomo invece con il Suo “se vuoi” sembra consegnarsi a una volontà più grande 

della sua.  

È un po’ come se volesse dire: “se è per il mio bene, ti prego guariscimi”.  

Gesù non rimane mai indifferente a chi è umiliato dalla vita.  

Anzi la Sua compassione è proprio per questa gente.  

Gli oppressi, gli stanchi, gli umiliati, i poveri, gli ultimi sono loro che muovono la 

compassione di Gesù.  

“Un cuore affranto e umiliato tu o Dio non disprezzi” dice il salmista.  

Questa è la preghiera: non umiliarsi per convincere Dio, ma portare davanti a Lui 

la nostra umiliazione prima che marcisca e ci incattivisca.  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 17/01/19 

 

“Se vuoi, puoi guarirmi!”, hai mai supplicato così Gesù? 

 

Cristo compie miracoli solo perché gli stanno a cuore le persone che ha di fronte. 

Non vuole sfruttare la loro sofferenza per se stesso, per la Sua missione,  

per una sorta di marketing evangelico. 

 

C’è una pubblicità che Gesù rifugge continuamente.  

È la fama che gli viene dai suoi miracoli. 

Per Lui i miracoli non servono a farsi un nome, a creare audience e a far crescere la 

Sua popolarità. 

Egli compie miracoli solo perché gli stanno a cuore le persone che ha di fronte. 

Non vuole sfruttare la loro sofferenza per se stesso, per la Sua missione, per una sorta 

di marketing evangelico.  

È questo il motivo per cui nel vangelo di Marco soprattutto, Gesù tenta (invano) di 

convincere le persone a non fare troppo clamore rispetto al loro incontro con Lui. 

Accade così anche per il lebbroso del Vangelo di oggi:  

“Gesù lo congedò subito, dopo averlo ammonito severamente, e gli disse: «Guarda di 

non dire nulla a nessuno, ma va’, mostrati al sacerdote, offri per la tua purificazione 

quel che Mosè ha prescritto; questo serva loro di testimonianza»”. 

Si dovrebbe obbedire a qualcuno che ti ha salvato la vita, ma è talmente 

incontenibile la gioia che ti porti dentro che è praticamente impossibile rimanere 

in silenzio:  

“Ma quello, appena partito, si mise a proclamare e a divulgare il fatto, tanto che Gesù 

non poteva più entrare apertamente in città; ma se ne stava fuori in luoghi deserti, e 

da ogni parte la gente accorreva a lui”.  

La conseguenza è drastica: Gesù non riesce più ad entrare nell’intimità della casa delle 

persone, ma è costretto a stare fuori dalle città per permettere alle folle di non farsi 

male nel tentativo di avvicinarsi a Lui. 

Credo che un’esperienza simile l’abbiano vissuta anche tanti santi. 

Contro la loro volontà divengono così famosi che non riescono più ad avere diritto alle 

cose semplici, raccolte, intime.  

Penso a San Pio da Pietrelcina, ma anche a Santa Bernadette di Lourdes, o al curato 

d’Ars.  

Quando si incontra Cristo nell’umanità di qualcuno è impossibile che questo non crei 

problemi di ordine pubblico così come il vangelo di oggi ci testimonia. 

Se le nostre Chiese sono vuote lo sono per due motivi: o perché Gesù ci sta 

preservando da uno stress simile, oppure perché la nostra santità ha qualche problema 

a rendersi visibile.  

  

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/


don Luigi Maria Epicoco 

pubblicato il 11/01/18 

 

«Se vuoi, puoi guarirmi!» 

La preghiera è consegna nelle mani di Gesù 

 

Il Signore, anche quando non dona la guarigione, 

 non risponde mai con l'indifferenza, ma con la prossimità 

 

C’è qualcosa di davvero commovente nella descrizione della guarigione di questo 

lebbroso così come ce lo riferisce l’evangelista Marco: 

«In quel tempo venne a lui un lebbroso: lo supplicava in ginocchio e gli diceva: “Se 

vuoi, puoi guarirmi!”» 

Quest’uomo malato non chiede direttamente la guarigione ma pone la sua malattia 

in una prospettiva diversa, in una prospettiva di consegna alla volontà di Cristo. 

Potremmo quasi tradurre così il suo gesto: «non ti chiedo perché, non ti chiedo di 

guarire, ma so per certo che se tu lo volessi io potrei essere guarito». 

Porre così la questione significa essere aperti anche alla possibilità che Gesù non 

voglia. 

È un problema molto serio che si apre: quanto sta a cuore a Dio la mia sofferenza? 

Quest’uomo non dubita di questo amore, semplicemente si consegna alla volontà di 

Gesù, come un’anticipazione del Padre nostro. 

«Mosso a compassione, stese la mano, lo toccò e gli disse: “Lo voglio, guarisci!”» 

La risposta di Dio alla consegna della nostra sofferenza non è mai l’indifferenza ma 

la compassione.  

E la compassione è la capacità che Dio ha di creare prossimità con noi, di farsi vicino 

a noi: «stese la mano». 

Questa prossimità poi diventa esperienza: “Lo toccò”.  

E questa esperienza poi diventa una parola che salva: 

«e gli disse: “Lo voglio, guarisci!”» 

Potremmo essere portati a credere che la cosa che conta di più sia la guarigione, ma il 

Vangelo riportandoci queste parole è come se volesse mettere davanti a noi anche ciò 

che immediatamente non sembra evidente: ad esempio la maturazione che 

quest’uomo sofferente ha fatto nella sua malattia. 

La sofferenza lo ha fatto maturare fino al punto di consegnare tutto a Gesù. 

Normalmente il dolore può tirare fuori la parte peggiore di noi, la rabbia, la 

ribellione, il rancore, la bestemmia. 

Quest’uomo invece è come maturato in una sorta di mansuetudine: “soffro e tu lo 

sai, ma so che se tu vuoi puoi liberarmi”. 

«Subito la lebbra scomparve ed egli guarì». 

È il miracolo di chi si fida. 

https://it.aleteia.org/author/don-luigi-maria-epicoco/

