
Edi.S.I.  23 

Lectio del giovedì 29 gennaio 2026 

 
Giovedì della Terza Settimana del Tempo Ordinario (Anno A) 
Lectio: 2 Libro di Samuele 7, 18 - 19.  24 - 29 
           Marco 4, 21 - 25 
 
 
1) Orazione iniziale 
Dio onnipotente ed eterno, guida le nostre azioni secondo la tua volontà, perché nel nome del tuo 
diletto Figlio portiamo frutti generosi di opere buone. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura: 2 Libro di Samuele 7, 18 - 19.  24 - 29 
Dopo che Natan gli ebbe parlato, il re Davide andò a presentarsi davanti al Signore e disse: «Chi 
sono io, Signore Dio, e che cos'è la mia casa, perché tu mi abbia condotto fin qui? E questo è 
parso ancora poca cosa ai tuoi occhi, Signore Dio: tu hai parlato anche della casa del tuo servo 
per un lontano avvenire: e questa è legge per l'uomo, Signore Dio! Hai stabilito il tuo popolo Israele 
come popolo tuo per sempre, e tu, Signore, sei diventato Dio per loro. Ora, Signore Dio, la parola 
che hai pronunciato sul tuo servo e sulla sua casa confermala per sempre e fa' come hai detto. Il 
tuo nome sia magnificato per sempre così: "Il Signore degli eserciti è il Dio d'Israele!". La casa del 
tuo servo Davide sia dunque stabile davanti a te! Poiché tu, Signore degli eserciti, Dio d'Israele, 
hai rivelato questo al tuo servo e gli hai detto: "Io ti edificherò una casa!". Perciò il tuo servo ha 
trovato l'ardire di rivolgerti questa preghiera. Ora, Signore Dio, tu sei Dio, le tue parole sono verità. 
Hai fatto al tuo servo queste belle promesse. Dégnati dunque di benedire ora la casa del tuo servo, 
perché sia sempre dinanzi a te! Poiché tu, Signore Dio, hai parlato e per la tua benedizione la casa 
del tuo servo è benedetta per sempre!». 
 
3) Commento 9  su 2 Libro di Samuele 7, 18 - 19.  24 - 29 
● "Il re Davide andò a presentarsi davanti al Signore e disse: «Chi sono io, Signore Dio, e che 
cos'è la mia casa, perché tu mi abbia condotto fin qui?" -  Come vivere questa Parola? 
Il profeta Natan ha riferito a Davide la promessa di Dio di garantire stabilità al suo regno, ben oltre 
la sua esistenza terrena. In filigrana, l'immagine del Messia, il Re a cui appartiene la regalità di 
diritto, secondo le parole di Giacobbe morente (cf Gn 49,10). 
Davide non si lascia prendere dall'euforia, né monta in superbia. Il suo primo pensiero è andare a 
prostrarsi dinanzi al Signore, da cui si scopre totalmente beneficato. 
In quel "chi sono io e che cos'è la mia casa", è uno sguardo retrospettivo che raggiunge la sua 
famiglia di origine e risale via via lungo gli anni, cogliendovi l'intervento divino. Uno sguardo colmo 
di riconoscente stupore, rafforzato dal consapevole e umile riconoscimento di un dato esistenziale 
in cui non sussiste alcuna possibilità di merito. Non è lui l'oscuro pastore di Betlemme, che non 
contava nulla agli occhi degli stessi familiari? Eppure ora siede su un trono regale, temuto dai 
nemici di Israele, esaltato dal suo popolo. 
Il futuro che gli si schiude dinanzi è il sovrabbondare di un amore di cui ha già sperimentato la 
pienezza e che lo fa esplodere in un rendimento di grazie. 
In questa capacità di non perdere il contatto con la propria realtà esistenziale segnata dal limite, e 
di rileggere il vissuto alla luce della fede è la radice della sua grandezza. 
Anch'io, Signore, quest'oggi voglio ritornare col pensiero al tratto di strada che ho già percorso, 
perché la lode che fiorisce sul mio labbro sia alimentata dall'umile e gioioso riconoscimento del tuo 
amore che sempre mi previene e mi accompagna. 
Ecco la voce di un grande testimone Dietrich Bonhoeffer: Dio non deve essere riconosciuto 
solamente ai limiti delle nostre possibilità, ma al centro della vita; Dio vuole essere riconosciuto 
nella vita, e non solamente nel morire; nella salute e nella forza, e non solamente nella sofferenza; 
nell'agire, e non solamente nel peccato. La ragione di tutto questo sta nella rivelazione di Dio in 
Gesù Cristo - Egli è il centro della vita, e non è affatto " venuto apposta " per rispondere a 
questioni irrisolte 

                                                
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio – Casa di Preghiera San Biagio 

http://www.lachiesa.it/
http://www.qumran2.net/


Edi.S.I.  24 

● Signore, tu sei Dio, le tue parole sono verità e hai promesso il bene al tuo servo. Degnati dunque 
di benedire la casa del tuo servo, perché sussista sempre dinanzi a te! Poiché tu, Signore, hai 
parlato e per la tua benedizione la casa del tuo servo sarà benedetta per sempre!  -  Come vivere 
questa Parola? 
Il profeta Natan ha riferito a David la promessa del Signore. "La tua casa e il tuo regno saranno 
saldi per sempre davanti a me". D'altro canto Davide ha piena coscienza dell'enorme divario tra 
l'infinita magnanimità di Dio nei suoi confronti e la sua piccolezza: "Chi sono io, Signore, e che 
cos'è mai la mia casa perché tu mi abbia fatto arrivare a questo punto? E questo è parso ancora 
poco (...) Tu hai parlato (...) per un lontano avvenire, Signore Dio!". 
Ecco, è a questo punto che Davide chiede la benedizione. I termini "benedire", "benedizione", 
"benedetta" colmano questa espressione del cuore orante di Davide e lo connotano. È dunque 
importante che anche noi ce ne lasciamo interiormente impregnare. C'interessa sapere che 
benedizione viene dalla radice ebraica "BRK" che è etimologicamente connessa con due 

significati: adorare e organi genitali (dov'è celata la forza della vita). Significa quindi che la 
benedizione afferra l'uomo nella sfera del divino e anche lo investe di grandi, misteriose energie 
divine. Non a caso alcuni autori notano che la "benedizione" è la più forte e misteriosa energia che 
attraversa il cosmo. Com'è dunque importante che noi invochiamo da Dio la sua "benedizione". E 
quanto è bello, quanto dilata il cuore il poter essere tramite di benedizione noi stessi per gli altri! 
Oggi nella mia pausa contemplativa visualizzerò Davide e tante splendide figure di oranti che 
hanno chiesto la benedizione di Dio. E io sono solito farlo oppure, in un'epoca di secolarizzazione 
e dissacrazione, ho lasciato perdere la pregnanza di questo termine, caduto in discredito: 
banalizzato o ignorato? Questa sera non andrò a letto senza aver invocato la benedizione di Dio 
su di me e sui miei cari. 
Signore Gesù, che con l'energia della tua morte e resurrezione continui a trasfigurare e a vivificare 
chi se ne lascia raggiungere, benedici il mio cuore e la mia vita perché viva nell'onda della tua 
salvezza. 
Ecco la voce dei Padri esitasti: Sedendo in casa, ricordati di Dio, benedicilo, eleva la mente al di 
sopra di ogni cosa, volgila in silenzio a Dio e poni dinanzi a Lui l'intenzione del tuo cuore, aderendo 
a Lui con la carità. 
_____________________________________________________________________________ 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura: dal Vangelo di Marco 4, 21 - 25 
In quel tempo, Gesù diceva [alla folla]: «Viene forse la lampada per essere messa sotto il moggio o 
sotto il letto? O non invece per essere messa sul candelabro? Non vi è infatti nulla di segreto che 
non debba essere manifestato e nulla di nascosto che non debba essere messo in luce. Se uno ha 
orecchi per ascoltare, ascolti!». Diceva loro: «Fate attenzione a quello che ascoltate. Con la misura 
con la quale misurate sarà misurato a voi; anzi, vi sarà dato di più. Perché a chi ha, sarà dato; ma 
a chi non ha, sarà tolto anche quello che ha». 
 

5) Riflessione 10  sul Vangelo di Marco 4, 21 - 25   
● La lampada è la parola di Dio: "Lampada per i miei passi è la tua parola, luce sul mio cammino" 
(Sal 119,105; cfr 2Pt 1,19). La parola del vangelo è come una luce posta sul candelabro: essa 
illumina tutto ciò che è nascosto nel cuore dell'uomo. Nella Lettera agli Ebrei 4,12-13 si legge: 
"Infatti la parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra 
fino al punto di divisione dell'anima e dello spirito, delle giunture e delle midolla, e scruta i 
sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a lui, ma tutto è 
nudo e scoperto agli occhi suoi e a lui noi dobbiamo rendere conto". 
È la parola che mostra chiaramente se l'uomo è simile a un buon terreno o a un terreno pieno di 
pietre o di spine. Essa ha la funzione di giudice: è l'espressione del giudizio di Dio. Ognuno faccia 
dunque attenzione al proprio modo di ascoltare, perché l'ascolto è la misura del messaggio 

                                                
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Padre Lino Pedron  - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  -  Papa Francesco - Meditazione Mattutina nella cappella della Domus 
Sanctae Marthae - Oltre la misura - Giovedì, 28 gennaio 2016 in  www.vatican.va  -  www.carmelitanevcj.it 

http://www.lachiesa.it/
http://www.qumran2.net/
http://www.fededuepuntozero.com/
http://www.vatican.va/


Edi.S.I.  25 

ricevuto: ognuno infatti intende solo ciò che può o vuole intendere. L'uomo si giudica da se stesso, 
secondo il modo e la misura del suo ascolto. 
La frase finale: "A chi ha, sarà dato e a chi non ha, sarà tolto anche quello che ha" si chiarisce alla 
luce del contesto: ciò che si tratta di avere sono, anzitutto, delle orecchie in grado di ascoltare. 
Ritroviamo qui il tema sapienziale della capacità di accoglienza della conoscenza; questa aumenta 
a misura della disponibilità. La sapienza divina è principio di comprensione sempre più profonda 
per chi si lascia ammaestrare da lei: "Ascolti il saggio e aumenterà il sapere" (Pr 1,5), ma diventa 
progressivamente impenetrabile per chi la rifiuta: "Il beffardo ricerca la sapienza, ma invano" (Pr 
14,6).  Come nella parabola del seminatore si sottolinea la necessità di non soffocare il seme del 
regno di Dio, annunciato dalla parola di Gesù, così in questo brano siamo invitati a non chiudere gli 
occhi dinanzi alla luce che si manifesta e che, se accolta, diventerà sempre più sfolgorante. 
 
● “Si prende forse la lampada per metterla sotto il vaso o sotto il letto? Non la si prende invece per 
metterla sul candeliere?”. Certamente no, ci verrebbe da rispondere a Gesù. Ma la vera domanda 
è: perché abbiamo paura di accendere la luce? Perché non vogliamo vedere che cosa si nasconde 
nel nostro buio. In fin dei conti è forse questo il vero motivo che non ci fa mai mettere la luce al 
posto giusto. Ad esempio la fede è bene che rimanga in un cassetto perché se fosse messa in alto 
saremmo costretti a fare i conti con cose con cui non vogliamo fare i conti. La verità è bene che sia 
confinata nei discorsi generalizzati e astratti perché se fosse applicata su di noi saremmo costretti 
a dei cambiamenti. Potremmo continuare così all’infinito, per questo Gesù continua dicendo. 
“Poiché non vi è nulla che sia nascosto se non per essere manifestato; e nulla è stato tenuto 
segreto, se non per essere messo in luce”. Per questo ogni vero cambiamento nasce da un atto di 
sincerità autentico e totale. Mi capita spesso di dire che ciò che blocca la nostra vita è non avere 
nessuno con cui almeno una volta nella vita, e totalmente abbiamo svuotato il sacco. 
Disseminiamo pezzettini di noi a infinite persone, ma nessuno sa mai veramente tutto e 
totalmente. In questo tipo di tenebra e frammentazione il male prospera e ci tiene in ostaggio. Se 
trovassimo il coraggio di accendere totalmente la luce ci accorgeremmo che il grosso dei nostri 
problemi sarebbe già risolto. Il valore di una narrazione di noi totale e sincera non serve a dire tutto 
a tutti, ma almeno a poter dire tutto a qualcuno. Già solo quest’atto di umiltà ci metterebbe al 
sicuro dalla logica del male che prospera lì dove non si accende mai la luce. San Giovanni Bosco 
sapeva bene che una buona confessione poteva far ripartire la vita. Ma una buona confessione 
non consiste in un’analisi complicata delle proprie azioni, ma nella consegna semplice e senza 
manomissione di ciò che abbiamo fatto. Chi si educa a questa semplicità, progredisce 
velocemente in santità. 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Il tema della testimonianza, intesa come elemento fondante della vita del cristiano, è stato al 
centro della riflessione di Papa Francesco durante la messa celebrata a Santa Marta nella mattina 
di giovedì 28 gennaio. Ma cosa deve caratterizzare questa testimonianza? La risposta il Pontefice 
l’ha tratta direttamente dal Vangelo del giorno, riprendendo il brano di Marco (4, 21-25) 
immediatamente successivo alla «parabola del seme». Dopo aver parlato «del seme che riesce a 
dare frutto» e di quello che, invece, cadendo «in terra non buona non può dare frutto», Gesù «ci 
parla della lampada» che non viene posta sotto il moggio ma sopra al candelabro. Essa — ha 
spiegato — «è luce e il Vangelo di Giovanni ci dice che il mistero di Dio è luce e che la luce venne 
al mondo e le tenebre non la accolsero». Una luce, ha aggiunto, che non può essere nascosta, ma 
serve «per illuminare». 
 
Ecco, quindi, «uno dei tratti del cristiano, che ha ricevuto la luce nel battesimo e deve darla». Il 
cristiano, ha detto il Papa, «è un testimone». E proprio la parola «testimonianza» racchiude «una 
delle peculiarità degli atteggiamenti cristiani». Infatti: «un cristiano che porta questa luce, deve 
farla vedere perché lui è un testimone». E se un cristiano «preferisce non far vedere la luce di Dio 
e preferisce le proprie tenebre», allora «gli manca qualcosa e non è un cristiano completo». Una 
parte di lui è occupata, le tenebre «gli entrano nel cuore, perché ha paura della luce» e lui 
preferisce «gli idoli». Ma il cristiano «è un testimone», testimone «di Gesù Cristo, luce di Dio. E 
deve mettere quella luce sul candelabro della sua vita». 



Edi.S.I.  26 

 
Nel brano evangelico proposto dalla liturgia si parla anche «della misura» e si legge: «Con la 
misura con la quale misurate sarà misurato a voi; anzi, vi sarà dato di più». È questa, ha detto 
Francesco, «l’altra peculiarità, l’altro atteggiamento» tipico del cristiano. Si fa riferimento, infatti, 
alla magnanimità: «un altro tratto del cristiano è la magnanimità, perché è figlio di un padre 
magnanimo, dall’animo grande». 
 
Anche quando dice: «Date e vi sarà dato», la misura di cui parla Gesù, ha spiegato il Papa, è 
«piena, buona, traboccante». Allo stesso modo «il cuore cristiano è magnanimo. È aperto, 
sempre». Non è, quindi, «un cuore che si chiude nel proprio egoismo». Non è un cuore che si 
pone dei limiti, che «conta: fino a qui, fino a qua». E ha continuato: «Quando tu entri in questa luce 
di Gesù, quando tu entri nell’amicizia di Gesù, quando ti lasci guidare dallo Spirito Santo, il cuore 
diventa aperto, magnanimo». Si innesca, a quel punto, una dinamica particolare: il cristiano «non 
guadagna: perde». Ma, in realtà, ha concluso il Pontefice, «perde per guadagnare un’altra cosa, e 
con questa “sconfitta” di interessi, guadagna Gesù, guadagna diventando testimone di Gesù». 
 
Per calare nel concreto la sua riflessione, Francesco si è a questo punto rivolto a un gruppo di 
sacerdoti che celebravano il giubileo d’oro della loro ordinazione: «cinquanta anni sulla strada della 
luce e della testimonianza» e «cercando di essere migliori, cercando di portare la luce sul 
candelabro»; una luce che, è l’esperienza di tutti, a «volte cade», ma che sempre è bene cercare 
di riproporre «generosamente, cioè con il cuore magnanimo». E, nel ringraziare i sacerdoti per 
quanto hanno fatto «nella Chiesa, per la Chiesa e per Gesù», e augurando loro la «gioia grande di 
avere seminato bene, di avere illuminato bene e di avere aperto le braccia per ricevere tutti con 
magnanimità», il Papa ha anche detto loro: «Soltanto Dio e la vostra memoria sanno quanta gente 
avete ricevuto con magnanimità, con bontà di padri, di fratelli» e «a quanta gente che aveva il 
cuore un po’ oscuro avete dato luce, la luce di Gesù». Perché, ha concluso tirando le fila del 
ragionamento, «nella memoria di un popolo» rimangono «il seme, la luce della testimonianza, e la 
magnanimità dell’amore che accoglie». 
 
● Come un bravo pittore, con due veloci pennellate l’evangelista Marco rilancia il tema della Parola 
usando le due immagini della lampada e della misura. 
Alla folla enorme che ha ascoltato la parabola del seminatore, egli pone un interrogativo retorico: 
una volta introdotta in una casa, come può una lampada essere nascosta sotto il moggio o il letto e 
non essere messa sul candelabro? Il contrasto tra i vari luoghi dove porre la lampada accesa 
evidenzia l’assurdità di collocarla dove essa non può irradiare la sua luce. Possiamo così 
immaginare la Parola di Gesù come una lampada che potenzialmente può illuminare tutto, ma che 
nello stesso tempo è fragile perché può essere nascosta da chi ne è toccato, nascosta fino a 
spegnerla. 
La Parola, Gesù con le sue azioni e le sue parole, è stata inviata perché non restassimo nelle 
tenebre, perché la vita di ogni giorno trovasse un orientamento proprio a partire da quella luce. 
Eppure tante volte non è lei a rischiarare il nostro cuore e ci sentiamo smarriti. È responsabilità 
personale quella di custodire la Parola in noi, affinché altre parole non la nascondano fino a 
confonderla con altro e a farla dimenticare, perché solo la sua Parola può essere luce ai nostri 
passi. Certo la Parola, ci dice Marco, essendo stata mandata da Dio per rischiarare le tenebre 
prima o poi si manifesterà comunque, non può rimanere confinata e nascosta perché la rivelazione 
non è destinata ad un piccolo numero. Tuttavia ciò non ci solleva dalla responsabilità personale, ci 
rimanda piuttosto alla bontà e alla pazienza del seminatore che non fa economia nel seminare 
luce, non teme di sprecare il seme gettandolo ovunque senza fare distinzione di terreni, siano essi 
buoni o meno buoni. 
C’è una fiducia del seminatore nell’umano che è in noi che viene riversata su tutti, indistintamente. 
È allora più che mai importante l’ammonizione rivolta a noi lettori: fate attenzione a quello che 
ascoltate. Innanzitutto c’è l’invito ad aprire tutti i nostri sensi per poterci meravigliare di ciò che 
ascoltiamo, del messaggio che il Vangelo ci dona giorno dopo giorno, della buona notizia che può 
cambiare radicalmente la nostra vita. E poi l’accento cade sul come, sulla modalità e qualità del 
nostro ascolto. 



Edi.S.I.  27 

Tutto si decide sulla base dell’atteggiamento dell’uditore: solo chi ascolta attentamente arriverà a 
una forma di conoscenza e comprensione a cui l’ascolto superficiale non ha accesso. La Parola di 
Dio è da ascoltare abbondantemente, non dovremmo mai esserne sazi. Tanto è più grande la 
misura, quindi lo spazio, che facciamo ad essa in noi tanto più grandi saranno i frutti che porterà in 
noi e attorno a noi. Chi si apre alla Parola può ricevere e in abbondanza, chi si chiude si 
rimpicciolisce da se stesso e ne rimane escluso. A tutti è dato di ascoltare, a tutti un seme prezioso 
è gettato sul proprio campo. Ciascun uomo e ciascuna donna è responsabile del proprio ascolto e 
sarà misurato in base alla misura con cui avrà accolto la Parola. La scelta coinvolge l’inizio ma 
anche la fine della nostra vita. Certo la luce è presente e illumina perché Dio è Dio, e dona il Figlio 
gratuitamente, ma a noi resta la libertà e la responsabilità di aprire il cuore all’ascolto e fare spazio 
per diventare da semplici ascoltatori veri discepoli. 
Allora chi può far spazio faccia spazio! 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Dona la tua benedizione, Signore. Preghiamo? 
- Per la Chiesa, che deve annunciare al mondo il vangelo del regno e testimoniarlo con la luce 
della carità. Noi ti invochiamo? 
- Per le guide del nostro tempo, che devono condurre la comunità umana sulle vie del vero e del 
bene. Noi ti invochiamo? 
- Per gli educatori che, a imitazione dell'unico maestro, devono partecipare la libertà e la vita. Noi ti 
invochiamo? 
- Per chi è indifferente o distratto, a chi misura a piccole dosi ciò che dona, a chi crede di non valer 
nulla. Noi ti invochiamo? 
- Per chi, travolto da mille interessi, trascura di crescere interiormente e di maturare nella fede. Noi 
ti invochiamo? 
- Per coloro che cercano la verità, ti invochiamo? 
- Per chi ha ricevuto tanto dalla vita e dalla fede in Gesù, ti invochiamo? 
 
 
7) Preghiera: Salmo 131 
Il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre. 
 
Ricòrdati, Signore, di Davide, 
di tutte le sue fatiche, 
quando giurò al Signore, 
al Potente di Giacobbe fece voto. 
 
«Non entrerò nella tenda in cui abito, 
non mi stenderò sul letto del mio riposo, 
non concederò sonno ai miei occhi 
né riposo alle mie palpebre, 
finché non avrò trovato un luogo per il Signore, 
una dimora per il Potente di Giacobbe». 
 
Il Signore ha giurato a Davide, 
promessa da cui non torna indietro: 
«Il frutto delle tue viscere 
io metterò sul tuo trono! 
 
Se i tuoi figli osserveranno la mia alleanza 
e i precetti che insegnerò loro, 
anche i loro figli per sempre 
siederanno sul tuo trono». 
 


	Lectio: 2 Libro di Samuele 7, 4 - 17
	Lectio del giovedì 29 gennaio 2026


